
השנה. לראש  ימים  תשעים 

ראש  בכל  שמתחדשת  הגבולות  פורצת  בשמחה  נקודה  ישנה 
השנה באומן, שמקבלת עומק פנימי יותר על פי קשרי תורה ס"א.

הגדולה. היא השמחה   - ס"א  תורה  שיאה של 

וארוך. מורכב  אליה,  המוביל  אך התהליך 

מחנק  גשמיים.  קשיים  וצמצומים.  דינים  האדם  על  מתגברים 
בחשבון הבנק או בתנאי החיים. קשיים רוחניים. התמודדויות 

לה'. האישית  בהתקרבות  או  הילדים  בגידול 

הכולל'.  'השכל   - אלו  לכל  התיקון 

הדינים,  כל  את  ממתיקה  היא  השנה,  לראש  לצדיק  הנסיעה 
- מסתדרות. והבעיות 

לא  עדיין  אבל  הלב,  אל  רוגע  בא  נפתרות,  הבעיות  כאשר 
באה שמחה!

-  -  -

שבין  והאהבה  הנפשות,  התכללות  ידי  על  רק  באה  שמחה 
החברים. 

הרב מטשעהרין זצ"ל מתאר את נפלאות ראש השנה, "כָָּל אנ"ש 
נוֹסְְעִִים בְְּכָָל שָָׁנָָה לְְאוּמָָן לְְהִִשְְׁתַַּטֵֵּחַַ עַַל קִִבְְרוֹ הַַקָָּדוֹשׁ, וּלְְהַַרְְבּוֹת 
שָָׁם בְְּתַַחֲֲנוּנִִים בְְּעֶֶרֶֶב רֹאֹשׁ הַַשָָּׁנָָה. אַַחַַר כָָּךְ מִִתְְפַַּלְְּלִִים כָָּל הַַקִִּבּוּץ 
רַַב,  וּבְְאַַחְְדוּת  גָָּדוֹל,  בִִּכְְלָָלִִיּוּת  הַַשָָּׁנָָה,  בְְּרֹֹאשׁ  בְְּיַַחַַד  הַַזֶֶּה  הַַקָָּדוֹשׁ 

מַַמָָּשׁ". לָָזֶֶה  זֶֶה  הַַחֲֲבֵֵרִִים  כָָּל  מְְאוֹד,  וַַעֲֲצוּמָָה  רַַבָָּה  וְְאַַהֲֲבָָה 

כך  ואחר  בציון,  הדינים  המתקת  שלבים:  שני  כאן  יש  כלומר, 
החברים. בין  אהבה 

ר'  הרה"ח  במכתבו  שחרט  כפי  השני,  בשלב  מגיעה  והשמחה 
זוֹכִִים  שֶֶׁאָָנוּ  מַַה  חַַיּוּתֵֵנוּ  עִִקַַּר  "זֶֶה  זצ"ל,  משה טשענסטחובער 
לֵֵילֵֵךְ לְְפָָרֵֵשׁ שִִׂיחָָתֵֵנוּ וּמְְרִִירוּת נַַפְְשֵֵׁנוּ עַַל צִִיּוּנוֹ הַַקָָּדוֹשׁ, וּבָָרוּךְ ה' 
אַַחַַר כָָּךְ כְְּשֶֶׁאֲֲנַַחְְנוּ הוֹלְְכִִים מִִצִִּיּוּנוֹ הַַקָָּדוֹשׁ - נִִמְְשַַׁךְ שִִׂמְְחָָה בְְּלִִבֵֵּנוּ".

-  -  -

- אנו  כשאנחנו לומדים את התורה של רבינו על ראש השנה 
זוכים להמשיך את הארת ראש השנה לא רק בראש השנה, וגם 
כעת להמתיק את כל הדינים הקשים השורים על עם ישראל.

בדיבוק  בעצמה,  הזו  התורה  את  לומדים  אנו  כאשר  אבל 
ובאחדות חברים, אנו זוכים לחוש ממש את השמחה של ראש 

ליבנו. בתוך  השנה שופעת 

ולכן, אם אתה מעוניין לחוש כבר עכשיו בשמחה הגדולה של 
מגוריך,  באיזור  בתורתו'  'לטייל  לרכז  כעת  פנה  השנה,  ראש 
תזכה  כך  ס"א.  בתורה  השונות  הלימוד  לקבוצות  והצטרף 

הגבולות. פורצת  את השמחה  להרגיש 

אור השכל בכתב ידינו
בתורה ס"א רבינו מגלה שישנו תהליך פלאי שבו 
אור השכל נכנס אל תוך הספרים הכתובים. כשאור 
החכמה יורד על ידי הסמכת רבי ראוי, כל משמעות 
האותיות הכתובות מואר ונחשף, ומתגלים בהם 

משמעויות חדשות שלא נראו לעיניים עד כה. 
אבל, לא מדובר רק באור רעיוני, אלא בכוח ממשי 
שפועל שינוי בכתב עצמו. כשהכתב של ישראל 
מואר, כל משפטי האומות נכנעים לו. וצריך להבין 
מהו הכוח הממשי? ומה המשמעות של 'כתב 
מאיר? וכן איך ייתכן שכוח התורה יכול להימסר 
גם לאומות, הרי סוד העיבור נמסר רק לישראל?
סתירה  לכאורה  ישנה  בדברים,  כשמתבוננים 

מהותית בתוך דברי רבינו:
באות ב' מבואר שהסמכת רבי הגון יוצרת שליטה 
על חוקי הגויים, והם מתנהגים ע"פ התורה. אבל 
בהמשך אות ג' מובן שכאשר נסמך רבי הגון, אזי 
סוד העיבור ]שהוא עצמו השכל של התורה[ נשמר 
אצלנו ואין להם שום נגיעה בו, ואם כן כיצד הם 
משתיתים את חוקי הנהגתם ע"פ אותה חכמה 

וסוד, הרי אין להם שום אחיזה בו?!
הסוד שנראה - אך אינו ניתן!

במרכז השאלה עומד רעיון מהפכני: גם כשנמסרת 
תורה, וגם כשיש הארה - היא "נראית לעינינו 
בלבד". כך בדיוק פועל סוד העיבור בייחס לגויים, 
ובאותו יחס כך היא דרך החכמה כשהיא מתגלה 
מהצדיקים לכל יהודי. מה שנמסר לנו הוא תמיד 

בגדר נגיעה - לא אחיזה שלמה...
ואם כן אותה שאלה שנשאלת כלפי האומות, 
נשאלת גם כלפי כל גילוי של תורה וסוד שהנשמה 
הגדולה מגלה לישראל. אם כל הגילוי הוא לעיננו 
לבד, איך אנו מוציאים משפטי הנהגות מכתב ידם 

של הצדיקים?
אך רבינו מגלה שכל צמצום, כל העלמה שמייצרת 
קושי ומורכבות, ההמתקה של הדין היא בשורשו, 
דהיינו שמאותו מקום שנמשכת אותה העלמה 
- שם גם טמונה העזרה והישועה האמיתית של 

כל אחד.
אמנם אנחנו רואים את החכמה באופן של 'סוד', 

דהיינו שזה רק לעינינו בלבד, אבל היא זאת שמגרה 
אותנו ללמוד עוד, לברר עוד, ליצור תורה שבעל 

פה משלנו. 
ואם כן יוצא; שדווקא הידיעה הזו שאין לנו את 
הסוד בשלמותו - היא סוללת לנו את הדרך להוציא 

לעצמנו תורה שבעל פה ישרה ואמיתית.
לעומת זאת, ברגע שאדם חושב שהתורה שהוא 
לומד היא "שלמה", כלומר, תורה שאין לה המשך 
כי האור  חוטא בעצם למגמת התורה.  הוא   -
שבתורה נועד להוליד עומק נוסף, לא להסתפק 
במה שהתגלה. דווקא זהו הפגם שבו "מסתלק 
סוד העיבור" - ברגע שהאדם רואה את קצה האור, 

וחושב שהוא כבר רואה הכל... 
על כפיים כיסה אור

לכן, יש סכנה גדולה בהסמכת רבי שאינו ראוי, 
כיוון שמדובר במנהיג שהתורה שלו לא משאירה 
את הלומד עם תחושה שהתגלה לו רק חלק קטן 
מהסוד, הוא לא משאיר מקום להמשכיות ולחיפוש 
אישי. להיפך, זו הנהגה שמכסה את הסוד, במקום 
לגלות שיש סוד מתמשך שאין לו סוף. הצדיק 
האמיתי, לעומת זאת, מראה את הדרך, אך משאיר 
לאדם מקום לקבל ולהוציא כל פעם דברים חדשים.

לכן, כאשר ממנים מנהיג שאינו ראוי, האדם רואה 
את הכתב, אך הוא לא יודע שהוא רק שער לדבר 
עמוק יותר. הוא מחפש עצה בספרים, אך אם הוא 
לא מוצא - הוא מוותר, כי נדמה לו שאין יותר 
מזה, ואז נמסר הסוד לעכו"ם. לא כי הם משיגים 
את כל החכמה, אלא בגלל שהחכמה הפכה גלויה 

מדי, שטחית מדי, ללא סוד. 
לחפש עומק גם במה שגלוי

רבינו מלמד אותנו שבתורה יש תמיד עומק נוסף. 
כל חכמה נמסרת רק "לעיניך" - כדי שתדע לחפש 
את האור. לא להסתפק בהופעה החיצונית של 
הקדושה, לא לחשוב שהתורה מסתכמת בכתב 
ובשורה. כל כתיבה, כל ספר, הוא רק זימון לחיפוש 

עמוק יותר.
וכשאדם מאמין כך, כל לימוד הופך למפגש עם 
חידוש, כל תורה שבכתב מתעוררת לתורה שבעל 

פה.

תמיד! סוד  שיש   - החכמה  עצם 
•וכשנכללים יחד - נעשה שמחה•

פרשת קרח
תשפ"ה

תורה ס"א
גליון מס': 14

בתורתו' 'לטייל  שע"י  'מחוברים'  מערכת 

העיבור סוד 



המשך אות ג'

ליכולת   - חכמים'  'אמונת  את  מקשר  א'  באות 
וכשפוגם  ישרות.  והנהגות  אמת  משפטי  להוציא 
גופו במותרות, הגורמת  באמונת חכמים, מטנף את 

מעוקל. משפט  להוציא  לו 

חכמים,  אמונת  בפגם  נדבך  עוד  מוסיף  ב'  באות 
כשמסמיכים אדם שאינו ראוי להנהגה, נחלש הכוח 
העולם,  אומות  של  כתב  ומתגבר  ישראל,  שבכתב 
מושבם. ממקום  ישראל  את  לגרש  כוח  להם  ונותן 

ממקום  ישראל  של  גירושם  שע"י  מוסיף  ג'  באות 
רק  העיבור, השמורה  סוד  לעכו"ם  נמסר   - יישובם 

ישראל. לחכמי 

גירוש ישראל ממקום הישוב, גורם  עתה מבאר מדוע 
לעכו"ם: ומסירתו  מישראל  העיבור  סוד  ללקיחת 

דהיינו כל מה שהתבאר לעיל לגבי חכמת תהלוכת  וְְזֶֶהוּ, 
'סוֹד  הידוע שנקרא  המושג  בְְּחִִינַַת  הוא  הרקיע,  גלגלי 
חכמה  של  שונים  רבדים  בתוכו  כולל  שהוא  הָָעִִבּוּר', 
והלבנה,  החמה  של  השנה  זמני  בהשוואת  החל  וסוד, 
זה  שֶֶׁסוד  העתידותא,  וידיעת  העולמות  להנהגת  ועד 
לָָהֶֶם  שֶֶׁיֵֵּשׁ  דור,  שבכל  הַַדּוֹר  לִִגְְדוֹלֵֵי  רַַק  נִִמְְסָָר  אֵֵינוֹ 

עליוניםב.  בעולמות  ששורשם  גְְּדוֹלוֹת  נְְשָָׁמוֹת 

גדולות  נשמות  אותם  דווקא  מדוע  מבאר  עתה 
לעצמותו  ובפרט  העיבור,  סוד  לעניין  שייכות 

ופנימיותו:

תַַּהֲֲלוּכוֹת  כל  פיוג, את  וברוח  השי"ת סידר בחוכמתו  כִִּי 
כְְֹלִִיִִּים,  שִֹ� יְְדֵֵי  עַַל  הוּא  הילוכם  וסדר  שהנהגתם  הַַגַַּלְְגַַּלִִּים 
מהות  בעצמם  שֶֶׁהֵֵם  דקים,  רוחניים  עצמים  שהם 
הגלגלים,  של  האלו  לעולמות  ששייכים  הַַמַַּלְְאָָכִִים 
של  מהגלגלים  וְְגַַלְְגַַּל  גַַּלְְגַַּל  וְְכָָל  הזהד.  העולם  דהיינו 
פרטי  שכל  דהיינו  מְְיֻֻחָָד  כֶֶֹל  שֵֹ� לוֹ  יֵֵשׁ  השמים,  עצמי 
גלגל  שֶֶׁאותו  שלו,  ומיוחד  פרטי  מַַלְְאָָךְ  דְְּהַַיְְנוּ  משלוה, 

יָָדוֹ.  עַַל  מִִּתְְנַַהֵֵג 

ע"י  הגלגלים  הנהגת  את  סידר  שהשי"ת  זֶֶה  יְְדֵֵי  וְְעַַל 
את  יצר  הוּא  גלגל,  לכל  פרטיים  מלאכים   - שכליים 
זמן  במשך  הן  לשני,  מאחד  הַַגַַּלְְגַַּלִִּים  הִִלּוּךְ  הִִשְְׁתַַּנּוּת 
שֶֶׁזֶֶּה  עושהו.  גלגל  שכל  ובדרך  בהיקף  והן  ההילוך 
שהמהלך  אחד  גלגל  שיש  דהיינו  בְְּדֶֶֹחֹשׁ  מְְהַַלֵֵּךְ  הַַגַַּלְְגַַּל 
כזו  הילוך  בדרך  דהיינו  הַַסֵֵּדֶֶר  וּבְְזֶֶה  חודש,  אורך  שלו 
חודש  ואחרי  זה,  לגלגל  המיוחד  כזה  היקף  שמקיפה 
מדי  חלילה  וחוזר  מסלול  אותו  את  שוב  מתחיל  הוא 
כלומר  יוֹתֵֵר,  בְְּשָָׁנָָה אוֹ  מְְהַַלֵֵּךְ  הַַגַַּלְְגַַּל  וְְזֶֶה  בחודשו.  חודש 
של  אחר  בזמן  אחר  סיבוב  שמהלך  אחר,  גלגל  שיש 
מאוד  שֶֶׁשונה  מיוחד  גַַּלְְגַַּל  וְְיֵֵשׁ  יותר,  מעט  או  שנה 
את  להקיף  כדי  רַַב  זְְמַַן  צָָּרִִיךְ  בכך שהוא  הילוכו  בזמן 
שֶֶׁמְְּסַַבֵֵּב  עַַד  שָָׁנִִים  אֲֲלָָפִִים  כַַּמָָּה  לו  ולוקח  מסלולו,  כל 

המסלולז.  כל  את 

הזמן של  ומשך  במסלולים  השינויים  כל  דהיינו  וְְהַַלֹכֹּ, 
הִִשְְׁתַַּנּוּת  לְְפִִי  נוצר  הוא  מסלולו,  את  לסבב  גלגל  כל 
מִִשְְׁתַַּנִִּים  עצמם  שֶֶׁהֵֵם  וגלגל,  גלגל  לכל  שיש  כְְֹלִִיִִּים  הַַשִֹּ�
דהיינו הסיבה  ]השורש[,   - מֵֵהָָעִִלָָּה  רִִחוּקָָם  לְְפִִי  במהותם 

כך  ריחוקם,  מידת  לפי  כֵֵן  וּכְְמוֹ  שלהם,  הראשונה 
זמן  בכמות  מעט,  או  רב  בשינוי  הַַגַַּלְְגַַּלִִּים  מִִתְְנַַהֲֲגִִים 

מסלולםח.  מרחק  וכן  קטנה,  או  גדולה 

מְְקַַבְְּלִִים  כֻֻּלָָּם  הגלגלים,  כל  של  כְְֹלִִיִִּים  הַַשִֹּ� אֵֵלּוּ  וְְכָָל 
נגזרים  גם  את השפעת השכל, שממנו  הַַכּוֹלֵֵל  מֵֵהַַמַַּנְְהִִיג 
הוא  הכולל  המנהיג  כי  מזה.  זה  ושינוייהם  הנהגתם  כל 
הַַכּוֹלֵֵל,  כֶֶֹל  שֵֹ� שֶֶׁהוּא  משום  אליהם,  בייחס  'עילה'  כעין 
עצמו  והוא  הפרטיים,  השכלים  כל  את  בתוכו  שכולל 
הזה  שֶֶׁהשכל  משום  הפרטיםט,  מכל  יותר  הגדול  שכל 
שֶֶׁכֻֻּלָָּם  הבריאה  כל  ושל  הגלגלים  כל  של  הַַנְְּשָָׁמָָה  הִִיא 
מה שכתוב  בִִּבְְחִִינַַת  נשמה,  אותה  של  יָָדָָהּ  עַַל  מִִתְְנַַהֲֲגִִים 
שַַׁדַַּיי  וְְנִִשְְׁמַַת  באנוש,  היא  רוח  "אכן  לב(:  )אִִיּוֹב  בפסוק 
שמקור  דהיינו  בָָּהֶֶם,  כֶֶֹל  הַַשֵֹּ� שׁוֹפֵֵעַַ  שֶֶׁהַַנְְּשָָׁמָָה  תְְּבִִינֵֵם", 
נובע  והשכליים,  האדם  בני  של  השכל  של  ההשפעה 
'בינה'  תשפיע  דהיינו  'תבינם',  שהיא  שדי'  מ'נשמת 

בהםיא. 

השכל  השפעת  ע"י  מנהיגה  שהנשמה  בגלל  כֵֵּן  וְְעַַל 
חז"ל  בדברי  נִִקְְרֵֵאת  הַַנְְּשָָׁמָָה  לכן  הגלגלים,  כל  את 
הגדול  הגלגל  דהיינו  הַַגַַּלְְגַַּלִִּים  כְְּלָָלִִיּוּת  שֶֶׁהוּא  'שָָׁמַַיִִם', 
אֶֶל  "יִִקְְרָָא  נ(:  )תְְּהִִלִִּים  שֶֶׁכָָּתוּב  כְְּמוֹ  הכולל.  השכל  שהוא 
דורשים  וחז"ל  עמויג",  לדין  הארץ  ואל  מֵֵעָָליב  הַַשָָּׁמַַיִִם 
והארץ  הַַנְְּשָָׁמָָה,  זוֹ  זה שהשמים המוזכרים בפסוק  מפסוק 
כִִּי  )סַַנְְהֶֶדְְרִִין צ"א:(.  וכדלהלן  לגוף  רומזת  המוזכרת בפסוק 
כַַּנַַּ"ל.  הַַגַַּלְְגַַּלִִּים  כָָּל  שֶֶׁל  הַַכּוֹלֵֵל  מַַנְְהִִיג  הוּא  הזו  הַַנְְּשָָׁמָָה 

הַַנְְּשָָׁמָָה  לאותה  התורה  בפנימיות  שֵֵׁם  עוד  יש  כֵֵּן  וְְעַַל 
מרמז  שזה  'גַַּלְְגַַּלְְתָָּא'  נִִקְְרֵֵאת  והיא  זו,  במדרגה  שהיא 
הָָרָָקִִיעַַ  גַַּלְְגַַּלֵֵּי  עַַל שֵֵׁם  וזה  לאחד מראשי ספירת הכתריד, 

אותם.  ומסבבת  'מגלגלת'  והיא  יָָדָָהּ  עַַל  שֶֶׁמִִּתְְנַַהֲֲגִִים 

לעיל: האמור  מכל  העולה  למסקנה  מגיע  עתה 

כל  את  מנהיגות  נשמות  שאותם  בגלל  כֵֵּן,  וְְעַַל 
בְְּסוֹד  בְְּקִִיאִִין  הַַגְְּדוֹלוֹת  הַַנְְּשָָׁמוֹת  אֵֵלּוּ  לכן  הגלגלים, 
הגלגלים  של  הַַנְְהָָגָָתָָם  יוֹדֵֵעַַ  מִִי  כִִּי  בשלמות,  הָָעִִבּוּר 

הנשמהטו.‏ שהוא  בעצמו  הַַמַַּנְְהִִיג  כְְּמוֹ 

שכפי המבואר אינם רק בבחינת  הַַגְְּדוֹלוֹת  הַַנְְּשָָׁמוֹת  וְְאֵֵלּוּ 
צְְרִִיכִִיןטז  והחכמים,  הצדיקים  נשמות  הם  אלא  גלגל 
שהגוף  ד(:  )יְְשַַׁעְְיָָה  בִִּבְְחִִינוֹת  ונקי  זך  גּוּף  לָָהֶֶם  שֶֶׁיִִּהְְיֶֶה 
ואויר של  שגדל באדמה  הָָאָָרֶֶץ"  "פְְּרִִי  כמו  יהיה  בעצמו 
בְְּחִִינוֹת  שהוא  פרי  כמו  הוא  הגוף  ולכן  ישראל,  ארץ 

רָָֹאֵֵל.  יִִשְֹ� דְְּאֶֶרֶֶץ  אֲֲוִִירָָא 

בִִּבְְחִִינוֹת  הקולמוס  תנועות  ע"י  מִִתְְקַַדֵֵּשׁ  כְְּשֶֶׁהָָאֲֲוִִיר  כִִּי 
כָָּל  אֲֲזַַי  ב',  באות  לעיל  כמובא  רָָֹאֵֵל  יִִשְֹ� דְְּאֶֶרֶֶץ  אֲֲוִִירָָא 
 - שֶֶׁמֵֵּהֶֶם  מקום,  באותו  שָָׁם  הַַגָָּדֵֵל  וְְהַַתְְּבוּאָָה  הַַפֵֵּרוֹת 
מהמזון הקדוש  וּמִִשָָּׁם,  הָָאָָדָָם,  נִִזּוֹן   - והתבואה  מהפירות 
הַַלֹכֹּ,  כן  אם  שבגוף האדם.  זַַרְְעִִיּוּת  הַַטִִּפָָּה  ונוצר  בָָּא  הזה 
אֶֶרֶֶץ  בִִּבְְחִִינוֹת  הוּא  ממנו,  הנוצרת  הטיפה  וגם  המזון 
וּמִִשָָּׁם  ישראליז.  ארץ  באוויר  גדלו  הפירות  כי  רָָֹאֵֵל,  יִִשְֹ�
בִִּבְְחִִינוֹת  הוולד,  של  הַַגּוּף  נִִרְְקָָם  זו  קדושה  מטיפה   -
שהירקמות  אָָרֶֶץ"יח,  בְְּתַַחְְתִִּיּוֹת  "רֻֻקַַּמְְתִִּי  קל"ט(:  )תְְּהִִלִִּים 

בתוך  ונוצר  שנרקם  למי  משול  אימו  במעי  העובר 
של  שהמזון  בגלל  רָָֹאֵֵל,  יִִשְֹ� אֶֶרֶֶץ  בְְּחִִינַַת  שזה  הארץ, 
ישראל,  ארץ  בקדושת  וקדוש  נקי  זך  מקום  אותו 

בִִּבְְחִִינַַת  הוא  נקיה,  טיפה  מאותה  שנולד  הַַגּוּף  וַַאֲֲזַַי 
כלי  הוא  הגוף  וַַאֲֲזַַי  וקדוש,  נקי  גוף  דהיינו  הָָאָָרֶֶץ  פְְּרִִי 
את שלימות  שמשיגה  גְְּדוֹלָָה  נְְשָָׁמָָה  בתוכו  לְְקַַבֵֵּל  רָָאוּי 
על  הגמרא  לעיל מדרשת  המובא  בִִּבְְחִִינַַת  העיבור,  סוד 
הגדולה  הַַנְְּשָָׁמָָה'  'זֶֶה  מֵֵעַַל"  הַַשָָּׁמַַיִִם  אֶֶל  "יִִקְְרָָא  הפסוק: 
אל  מתחברת  והיא  צבאם,  וכל  השמים  מעל  שהיא 
דרשת  בהמשך  מה שמובא שם  בבחינת  ונקי,  זך  גוף 
סַַנְְהֶֶדְְרִִין(.  )שָָׁם  הַַגּוּף'  ש'זֶֶה  הָָאָָרֶֶץ"  "וְְאֶֶל  הפסוק  על  חז"ל 

כמו  הַַגּוּף,  לְְפִִי  ומתלבשת  למטה  יורדת  הַַנְְּשָָׁמָָה  כִִּי 
זַַךְ  הכלי,  שהוא  כְְּשֶֶׁהַַגּוּף  הכלי,  בתוך  האור  התגלות 
גְְּדוֹלָָה  נְְשָָׁמָָה  לְְקַַבֵֵּל  יָָכוֹל  אזי  ופסולת,  ממותרות  וְְנָָקִִי 
זך  אינו  כשהגוף  לְְהֵֵפֶֶךְ  וְְכֵֵן  העיבור.  סוד  את  שמשיגה 
גדולה, או שמקלקל אותה.  יכול לקבל נשמה  אינו  ונקי, 

לכן  והנשמה,  הגוף  בין  שיש  הקשר  בגלל   - כֵֵּן  וְְעַַל 
הוא  שם  הגרים  האדם  בני  של  כְְֹלָָם  שֶֶׁשִֹּ� מְְדִִינוֹת  יֵֵשׁ 
וְְכֵֵן  רוחניים,  דברים  לתפוס  יכולים  ואינם  וּמְְגֻֻשָָּׁם,  עָָב 
זַַךְ  הוא  שם  הגרים  האנשים  של  כְְֹלָָם  שֶֶׁשִֹּ� מְְדִִינוֹת  יֵֵשׁ 
דהיינו  הַַמְְּדִִינָָה  לְְפִִי  וְְהַַלֹכֹּ  סרוחים.  עשנים  בלי  וְְצָָלוּל 
מִִמֶֶּנָָּה,  הַַיּוֹצֵֵא  הַַמָָּזוֹן  לְְפִִי  והאדמה של אותו מקום,  הארץ 
האנשיםיט. שכל  וממנה  זרעית  הטיפה  נוצרת  שממנו 

ישראל  מארץ  הגירוש  מדוע  לבאר  מסיים  עתה 
וסוד העיבור,  גורם לכך שמסתלק מאיתנו החכמה 

להם:  ונמסר 

רָָֹאֵֵל,  יִִשְֹ� דְְּאֶֶרֶֶץ  אֲֲוִִירָָא  מִִבְְּחִִינַַת  שֶֶׁנִִּתְְגָָּרְְשִִׁין  יְְדֵֵי  עַַל  כֵֵּן,  וְְעַַל 
רבי  שמסמיכים  בגלל  דהיינו  הַַנַַּ"ל,  בְְּחִִינַַת  יְְדֵֵי  עַַל 
גורם  שזה  ידנו  כתב  להיחלשות  שגורם  הגון  שאינו 
לְְהִִתְְרַַקֵֵּם  יְְכוֹלִִין  אֵֵין  אֲֲזַַי  ישראל,  מארץ  הגירוש  את 
וְְאֵֵין  מתגרשים,  שאליהם  מקומות  באותם  זַַכִִּים  גּוּפִִים 
הנהגת  שיודעת את  גְְּדוֹלָָה  נְְשָָׁמָָה  לְְקַַבֵֵּל  הגופים  יְְכוֹלִִין 
מֵֵאִִתָָּנוּ  הָָעִִבּוּר  סוֹד  נִִלְְקַַח  זֶֶה  יְְדֵֵי  וְְעַַל  הגלגלים,  כל 

להםכ. ונמסר 

במאמר  וג'  ב'  שבאותיות  דבריו  את  מלביש  עתה 
חז"ל:‏

אֶֶל  יָָדִִי  "וְְהָָיְְתָָה  על הפסוק  )כְְּתֻֻבּוֹת קי"ב(  שֶֶׁאָָמְְרוּ זח"ל  וְְזֶֶה 
לא  עמי  בסוד  כזב,  והקוסמים  שָָׁוְְא  הַַחוֹזִִים  הַַנְְּבִִיאִִים 
ישראל  ואל אדמת  יכתבו,  לא  ישראל  בית  ובכתב  יהיו, 
 - יִִהְְיוּ"  לֹא  עַַמִִּי  בְְּסוֹד  דורשים  וחז"ל  וְְגוֹ',  יבואו  לא 
'זֶֶה   - יִִכָָּתֵֵבוּ"  רָָֹאֵֵל לֹא  יִִשְֹ� בֵֵּית  "וּבִִכְְתַַב  הָָעִִבּוּר',  'זֶֶה סוֹד 
כְְּמַַשְְׁמָָעוֹ   – יָָבוֹאוּ"  רָָֹאֵֵל לֹא  יִִשְֹ� בְְּנֵֵי  אַַדְְמַַת  "וְְאֶֶל  סְְמִִיכָָה', 
לפי  ורבינו מבאר את הגמרא  ישראלכא.  שיגורשו מארץ 
'בִִּכְְתַַב  חז"ל  שאמרו  שמה  כַַּנַַּ"ל,  הַַיְְנוּ   - לעיל  האמור 
לעיל  כמו שמבואר  הַַיְְנוּ  סְְמִִיכָָה',  זֶֶה  יִִכָָּתֵֵבוּ  רָָֹאֵֵל לֹא  יִִשְֹ�
הֲֲגוּנִִים,  שֶֶׁאֵֵינָָם  רַַבִִּי אֶֶת  בְְּשֵֵׁם  שֶֶׁמַַּסְְמִִיכִִין  סְְמִִיכָָה  יְְדֵֵי  שעַַל 
משמעות  וְְזֶֶהוּ  כַַּנַַּ"ל.  רָָֹאֵֵל  יִִשְֹ� כְְּתַַב  מַַחֲֲלִִישִִׁין  זֶֶה  יְְדֵֵי  עַַל 
של  שהתוצאה  יָָבוֹאוּ"  לֹא  רָָֹאֵֵל  יִִשְֹ� אַַדְְמַַת  'וְְאֶֶל  הפסוק 
דְְּאֶֶרֶֶץ  אֲֲוִִירָָא  מִִבְְּחִִינַַת  שֶֶׁנִִּתְְגָָּרְְשִִׁין  הַַיְְנוּ  היחלשות הכתב, 
הָָעִִבּוּר',  זֶֶה סוֹד  יִִהְְיוּ  עַַמִִּי לֹא  'בְְּסוֹד  וְְזֶֶהוּ  כַַּנַַּ"ל.  רָָֹאֵֵל  יִִשְֹ�
מֵֵאִִתָָּנוּ  נִִלְְקַַח  ישראל  מארץ  שנתגרשים  זֶֶה  יְְדֵֵי  שֶֶׁעַַל 
לקבל  שיוכלו  זכים  גופים  אין  כי  כַַּנַַּ"ל,  הָָעִִבּוּר  סוֹד 
הַַמּוֹתָָרוֹת  יְְדֵֵי  עַַל  ובא  מתגלגל  זֶֶה  וְְכָָל  גדולות,  נשמות 

חכמים. אמונת  פגם  בגלל  בגוף,  שנעצרו  הַַנַַּ"ל 

ועיין  העתידות,  ידיעת  של  זה  עניין  התבאר  לעיל  רבינו  בדברי  ﻿א. 
גדולה  הרחבה  אלו  בימים  אור  הרואה  המקראות'  'קשרי  בקובץ 

בביאור עניין סוד העיבור.
﻿ב. כך מבואר מקשרי התורה, שהנשמות הגדולות הם בעצמם שכל 
השמים'  'מעל  נקראת  שהיא  עילאה,  בחכמה  המושרשים  הכולל 

דהיינו בעולמות עליונים מאוד.
﻿ג. באות ב' רבינו הביא את הפסוק "בדבר ה' שמים נעשו", והמשך 

הפסוק הוא "וברוח פיו כל צבאם", ועיין היטב בקשרי התורה ודוק.
﻿ד. כי בוודאי יש כמה מדרגות של מלאכים, אך כאן מדובר על מדרגת 

המלאכים של הגלגלים.
﻿ה. עיין לקמן אות ו' בעניין השכלים הפרטיים.

﻿ו. והשתנות זו בעצמה, היא בחינת הצמצום המבואר לקמן אות ו', 
עיין שם היטב.

﻿ז. על פי הכלל השלישי יש לדקדק מדוע רבינו נקט דווקא שלושה 
ומקשרי  שנים.  אלפים  כמה   ]3 שנה.   ]2 חודש.   ]1 אלו:  דוגמאות 
הדברים נראה קצת שהגלגל המסתובב בכל חודש הוא גלגל הלבנה, 
הגלגל המסתובב בכל שנה או יותר או גלגל החמה, ויש לעיין מהו 
מהלך  לכל  שייך  הוא  ומה  שנים  אלפים  כמה  המסתובב  הגלגל 

התורה. 
﻿ח. לכאורה יש לעיין האם ככל שהגלגל יותר רחוק מהעילה כך הוא 
כך  מהעילה  רחוק  יותר  שהגלגל  ככל  להיפך  או  זמן,  יותר  מסבב 

הסיבובים שלו יותר קצרים.
﻿ט. כמבואר מתוך דברי רבינו לקמן באות ו'.

﻿י. עיין לקמן אות ו' שם מובא הפסוק "הן תוי שדי יענני", ומבואר שם 
ששם ש'ד'י' הוא מרמז על הצמצום, ויש להבין לפי זה מה הפירוש 

"ונשמת שדי תבינם".
﻿יא. יש להבין לאיזה בחינות רומזים שתי המדרגות 'חכמה' ו'בינה' 
בתורה זו, שהרי השכל עצמו הוא 'חכמה' כמבואר לקמן ומצד שני 

כתוב בפסוק 'כי היא חכמתכ"ם ובינתכ"ם לעיני העמים' ודוק.
﻿יב. ויש לעיין האם יש ב' בחינות במדרגת השמים: 1[ שמים סתם. 

2[ שמים מעל.
﻿יג. דרשת חז"ל שם בגמרא מדברת על הדין שה' דן את האדם לאחר 
בחטאיהם,  רעהו  את  האחד  מאשימים  והגוף  והנשמה  פטירתו, 
והקב"ה מחברם יחד ודן אותם על מעשיהם, עיין היטב שם בגמרא, 

וראה לקשר את כל העניין שם המובא בגמרא לתורה דידן.
﻿יד. עניין ה'כתר' מרומז בתורה לעיל באות א' בפסוק 'כי רשע מכתיר 

את הצדיק' ואכמ"ל.
﻿טו. דהיינו שידיעתם אינה לימוד וידיעה חיצונית, אלא ידיעה פנימית, 

כי הם אלו שמסבבים את כל הגלגלים
בשביל  גוף  צריכות  האלו  שהנשמות  הסיבה  מה  להבין,  צריך  ﻿טז. 

הנהגתם, ומדוע לא יוכלו להנהיג כנשמות לבד.
﻿יז. ויש לעיין הלא כל מה שמתקדש בחוץ לארץ הוא רק האוויר, והרי 
הפרי גדל גם מן האדמה, ואם כן יוצא שהפרי חצוי לשתי בחינות, 

שגדל מאוויר ארץ ישראל - ומאדמת חו"ל.
﻿יח. רבינו דורש פסוק זה על ארץ ישראל, ויש להבין הלא לכאורה 

ארץ ישראל גבוהה מכל הארצות. 
﻿יט. יש לעיין לשם מה רבינו מביא את כל הקטע הזה בעניין המדינות, 

הלא אין זה נצרך להבנת מהלך התורה.
יורדות בכלל נשמות גבוהות לתוך  ויש לעיין האם בגלל זה לא  ﻿כ. 
הגופים, או שאעפ"כ הם יורדות אלא לתוך גופים לא זכים, ולכן הם 

לא משיגים את סוד העיבור.
בסוד  דווקא  מתחילה  הפגם  השתלשלות  הגמרא  דברי  לפי  ﻿כא. 
העיבור ואחר כך בפגם הכתב ובסוף בגירוש ישראל, ויש לעיין שזה 

לא כסדר הכתוב ומפורש בדברי רבינו.



איתך  לדבר  מחכה  ממש  שאני  לך  תדע  דוד?  נשמע  מה  מאיר: 
השלישי?  הכלל  על  שדיברנו  זוכר  בעיון...  הלימוד  על 

צודק? אני  בערך,  חודש  לפני  היה  זה  נכון  זוכר  אני  אם  דוד: 

אתה  מה  הכללים.  את  ללמוד  שנחזור  רוצה  אני  לגמרי.  מאיר: 
נתמקד? כלל  באיזה  אומר, 

והמסתעף... החמישי  בכלל  נעסוק  אולי  דוד: 

'והמסתעף'? הפירוש  מה  מאיר: 

המערכת  מתוך  כללים  שני  לעוד  מתחבר  הזה  הכלל  פשוט  דוד: 
כללים. ח"י  שֶֶׁשְְּׁמָָהּ  הזו, 

ונתגלגל... נתחיל  בוא  טוב,  שומע...  אני  מאיר: 

אחת,  בפעם  הזה  בכלל  לעסוק  נסיים  לא  אנחנו  תראה,  דוד: 
מאוד  חשובה  נקודה  יש  אבל  דוגמאות,  להביא  שצריך  בפרט 
לכלל החמישי.. כשנכנסים  ובפרט  ושוב,  עליה שוב  לחזור  שעלינו 

לומר, אבל  לך  כל מה שיש  ישמע את  כבר  אני  רגע...  חכה  מאיר: 
בעצמו. החמישי  הכלל  על  בקצרה  כל  קודם  נחזור  בוא  כן  לפני 

הכלל. לשון  את  בבקשה  תקריא  צודק.  אתה  דוד: 

"הוא כל מקרא או מאמר חז"ל, שמזכיר קצת מאתו לאיזה  מאיר: 
ונתבאר כל המקרא והמאמר  ונכנס  כוונתו על כל הענין,  ענין, סובב 

הענין". בזה  חז"ל 

בתורה,  פסוק  מזכיר  הקיצור, כשרבינו  בתכלית  במילים שלנו  דוד: 
או  ראיה  לשם  פסוק,  איזה  מתוך  חלק  מביא  הוא  כלל  בדרך 
בתורה. אבל באמת הפסוק  נקודה מסוימת  לאיזו שהיא  אסמכתא 

התורה. כל  הבנת  על  משליך  ובעצם  התורה,  לכל  מקושר  הזה 

מסביב  הפסוקים  כל  שגם  הזה,  העניין  נכנס  אפוא  אז  מאיר: 
לתורה? קשורים 

אברהם,  ר'  דברי  של  השני  מהחלק  יוצא  שזה  לי  נראה  דוד: 
זה  חלקי המאמר,  לכל  הפסוק קשור  איך  לראות  הדרך  שבעצם 
הזוהר,  או  הגמרא,  או את  במקורו,  בעיקר כשפותחים את הפסוק 
שהוזכר  ציטוט  אותו  נלקח  שממנו  המקום  כל  על  ומסתכלים 

קודם. התגלו  שלא  דברים  ומגלים  חושפים  ואז  בתורה, 

דוגמאות... עם  נתחיל  שבו  השלב  הגיע  עכשיו  מאיר: 

נקודה. איזה  כאן  לחדד  לך מקודם שחשוב  לא, מאיר, אמרתי  דוד: 

איתך. אני  סליחה,  מאיר: 

של   - העיקרית  הנקודה  את  ושוב  שוב  לחדד  צריך  פשוט  דוד: 
הראשון. הכלל 

וביה? מיניה  מתפרשת  התורה  שכל  לכך  מתכוון  אתה  מאיר: 

צריכים  שאנחנו  לכך  מתכוון  אני  עמומה...  קצת  אמירה  זו  דוד: 
צריכים  אנחנו  בתורה,  לנו  או שאלה שמתעוררת  בעיה  לזכור שכל 
לומדים,  אנו  אותה  בתוך התורה  הביאור  ואת  לחפש את התשובה 
ולא סתם לחפש רעיונות מהמוח שלנו, כדי לנסות להסביר דברים...

רבי  ומיהו  הגון  רבי  מיהו  לדעת  רוצים  אנחנו  אם  דהיינו  מאיר: 
רבינו  מה  ולגלות  התורה  קשרי  בתוך  לנבור  עלינו  הגון,  שאינו 
הסיפור  למה  להבין  רוצים  אנחנו  ואם  זה.  בעניין  לנו  אומר  בעצמו 
לנו  יתבהר  זה  בתורה,  חשוב  כך  כל  מקום  תופס  ודוד  דואג  של 

התורה... מתוך  רק 

 - פרטיים'  ב'שכלים  הזמן  כל  לעסוק  טעם  אין  ולכן  בדיוק,  דוד: 
בכל  לתרצה  לנסות  פעם  וכל  בנפרד  שאלה  בכל  רק  להתעסק 
לנו את החשיבה  לפתוח  עלינו לאפשר לשאלות  אופנים, אלא  מיני 
כאלו שסוללות  תובנות  לצוץ  עד שיתחילו  בכללותה,  התורה  על 

התורה.. של  הבריח  כמו  שהוא  מהלך 

לפני  דווקא  זה  את  להדגיש  לך  חשוב  כך  כל  היה  למה  מאיר: 
החמישי? הכלל 

להתפזרות. נטייה  קצת  ישנה  החמישי  בכלל  כי  דוד: 

כל  את  וגם  הפסוקים  את  שלומדים  שבגלל  מתכוון  אתה  מאיר: 
אותך  מוציא  קצת  כזה  כאילו  זה  לפעמים  אז  שמסביב,  הנושא 

בעצמה. התורה  מתוך 

הלימוד מכל הפסוקים  ולחדד שהרעיון של  לזכור  צריך  נכון,  דוד: 
כל  לוקח  אם אתה  כי  הפוך מהתפזרות.  למהלך  נועד   - שמסביב 
מחוץ  אותך  מוציא  לא  זה  בו,  ומתבונן  בו,  והופך  בו  והופך  פסוק 
לתוכה. עמוק  אותך  מכניס  זה  אדרבה  אלא  לומד  לתורה שאתה 

"כשחושבין  רבינו שאמר:  את השיחה של  לי  מזכיר  אתה  מאיר: 
לחשוב  בה,  לחדש  שרוצה  תורה  הדבר  חושב  להיות  צריך  תורה, 
וכמה פעמים  ולחזור במחשבתו אותו הפסוק או אותו העניין כמה 

שיפתח". עד  הפתח  על  ודופק  נוקש  ולהיות  מאד,  הרבה 

הכלל  בגלל  פעמים  הרבה  כי  לענייננו,  נצרך  כך  כל  זה  דוד: 
הפסוקים  לכל  מאוד  מהר  לברוח  טעים  קצת  אנשים  החמישי, 
נוקשים  שהם  לפני  הביא,  שרבינו  לפסוק  שמסביב  והפירושים 
מאמר  או  מהפסוק  וחלק  קטע  אותו  על  ושוב  שוב  ודופקים 

בתורה. הביא  שרבינו  חז"ל 

לנקודה שהעלית, שממבט  דוגמאות  כמה  לי  האמת שיש  מאיר: 
נראה  מביא,  שרבינו  גמרות  או  מהפסוקים  הראיות  של  ראשון 
הנקודתי שלשמם  רחבה מהעניין  יותר  הרבה  בהם משמעות  שיש 

הובאו. הם 

אותי. מסקרן  ממש  אתה  דוד: 

ריבי',  איש  כתב  'וספר  הפסוק  היא  הראשונה  הדוגמא  מאיר: 
ידי  שעל  לכך  אסמכתא  כעין  הפסוק  את  הביא  אמנם  רבינו 
נכתבים  ספרים  סוגי  לאיזה  להיכנס  בלי   - ספר  נעשה  המחלוקת 
רובד  מוסיף  מגלים שרבינו  - כשמתבוננים בפסוק  מתוך המחלוקת 
גם  הנכתבים, שאני אאמין  בספרים  חכמים  האמונת  לעניין  נוסף 

ריבי... איש  של  בספר 

לנקודה  חותר  אומר, אתה ממש  מה שאתה  נפלא  זה ממש  דוד: 
אותה. לחדד  יותר  עוד  צריך  אני מרגיש שאתה  בתוך הפסוק, אבל 

לי מחלוקת  כשיש  טוב את עצמי.  יותר  להסביר  אנסה  אני  מאיר: 
שב  אני  קושיה,  מקשה  הוא  ספר,  מזה  כותב  אני  מישהו,  עם 
ושוב, עד שכתבתי  חוזר על עצמו שוב  וכך הדבר  ומתרץ,  בתשובה 
שני  את  בסוף  יקבל  שלי,  הספר  את  מי שיקרא  ספר שלם.  מזה 
שלי.  המבט  מנקודת  אבל   - והתשובה  השאלה  את  הצדדים, 
שכתב  בספר  יסתכל  הקורא  אם  נפלא,  לדבר  לב  שים  עכשיו 
המחלוקת  של  המהלך  אותו  את  תיאר  שהוא  איך  ריבי',  'איש 
יקבל תמונה אחרת  הוא  והתשובה שלי,  בינינו, את השאלה שלו 

הדברים.  פני  על 

צריך  לי שהספר שמתחבר מתוך המחלוקת,  מה שרבינו מרמז  זה 
עד   - עלי  גם בחברי שחולק  כך מאמין  כל  כזה, שאני  באופן  להיות 
ריבי מנקודת המבט שלו! גם בספר שכתב איש  שאני מאמין לגמרי 

בדיוק מה שאנחנו  זה  אומר!  פלאות מה שאתה  פלאי  ממש  דוד: 
מרחבים  נפתחים  פסוק  בכל  התבוננות  ידי  שעל  עליו,  מדברים 
עוד  תן  אותי,  הדלקת  התורה.  לכל  הזה  הפסוק  את  שקושרים 

פסוק... של  דוגמה  איזה 

מים טהורים',  'וזרקתי עליכם  היא מהפסוק  הדוגמא השנייה  מאיר: 
שאני  איך  שני  מצד  פשוטה,  יותר  היא  שם  הנקודה  אחד  מצד 

התורה. מהלך  לעומק  נוגעת  היא  הזאת  הנקודה  את  רואה 

סקרנותי. את  מגרה  ממש  אתה  עכשיו  דוד: 

להגיד שהמים מטהרים,  כדי  רק  פסוק  מביא  רבינו  לכאורה  מאיר: 
כתוב  בפסוק  האלו.  המים  את  מביא  מי  גם  כתוב  בפסוק  אבל 
מי מביא את המים? הפסוק  ס"א,  בתורה  לא מפורש  משהו שהוא 
אלוקי  דהיינו שזה מהלך  עלינו את המים,  זורק  אומר שה' בעצמו 
המים  איך  להבין בקשרי המאמר  לנו  נשאר  ואז  שמגיע מלמעלה, 

מלמעלה... נזרקים  האלו 

מרובה...  הרחבה  שצריכה  חשובה  נקודה  כאן  עוררת  אתה  דוד: 
הפסוקים  של  הזה  העניין  על  לדבר  להמשיך  צריכים  עוד  אנחנו 

הבאה... בפעם  גם 

רחב  הינו  חכמים  אמונת  שהמושג  ההלכה  בתחילת  מוהרנ"ת  בדברי  שראינו  אחרי 
אותו.  תופסים  יותר ממה שאנו   - ושורשי 

שיש  המקובלת,  ההבנה  כפי  חכמים  אמונת  המושג  כל  את  תופסים  אנחנו  כלומר, 
חכמים שצריך להאמין בהם. אבל מוהרנ"ת משנה את התפיסה הזו ומסביר שהאמונה 

בחכמה'.   - 'אמונה  היא  בחכמים 
זוכים  ידו  על  רק  'אמונה'.  כלי שהוא  ובניית  סילוק השכל  ידי  על  נבנית  הזו  האמונה 
נכונה לתוך הכלי, ואז אפשר לקבל מאור השכל את  להמשיך את הארת השכל בצורה 
ההשגה הנכונה, לא רק בגדולת ה' אלא גם מה רצונו שנעשה בפועל, כיצד נתנהג, ומהו 

בעולם. דבר  בכל  הישר  המשפט 
זהו  ובעצם  לעכו"ם,  ישראל  בין  החילוק  שורש  שזהו  מוהרנ"ת  מבאר  דבריו  בהמשך 

בתורה: המבואר  ידינו  לכתב  ידם  כתב  בין  ההבדל 
רָָֹ�שְֹאֵֵל לְְעַַכּוּ"ם, כִִּי גַַּם חַַכְְמֵֵי הָָעַַכּוּ"ם רֻֻבָָּם כְְּכֻֻלָָּם מַַאֲֲמִִינִִים  וְְזֶֶה עִִקַַּר הַַחִִלּוּק וְְהַַהֶֶבְְדֵֵּל שֶֶׁבֵֵּין יִִ
שֶֶׁשָָּׁמַַעְְתִִּי  וּכְְמוֹ  דֶֶּאֱֱלֹקַַיָָּא.  אֱֱלָָקָָא  לֵֵיהּ  דְְּקָָרוּ  בַַגּוֹיִִים"  נוֹרָָא  "וּשְְׁמִִי  שֶֶׁנֶֶּאֱֱמַַר,  כְְּמוֹ  יִִתְְבָָּרַַךְ,  בּוֹ 
מִִפִִּי רַַבֵֵּנוּ זַַ"ל שֶֶׁאָָמַַר )שִִיחוֹת הָָרַַ"ן רכד-רכה( שֶֶׁחַַכְְמֵֵיהֶֶם חָָקְְרוּ בִִּגְְדֻֻלָָּתוֹ יִִתְְבָָּרַַךְ עַַד שֶֶׁאָָמְְרוּ 

בֶֶּאֱֱמֶֶת! שֶֶׁהוּא  כְְּמוֹ  וְְכוּ'  וְְכוּ'  הַַמַַּחֲֲשָָׁבוֹת  מִִכָָּל  א  וּמְְנֻֻשָֹּ�ֹ וּמְְרוֹמָָם  גָָּדוֹל  יִִתְְבָָּרַַךְ  שֶֶׁהוּא 
מבהיל! דבר  כאן  אומר  נתן  ר' 

גדול  שהשי"ת  השיגו  הם  הסוד,  את  השיגו  ולכאורה  כך,  כל  חקרו  הגויים  חכמי  גם 
דהיינו  באמת!  שהוא  כמו  הפרטים(  השכלים  )מכל  המחשבות  מכל  ומנושא  ומרומם 

אמיתית. היא השגה  למעלה  שהשגתם 
הנפילה שלהם? נמצאת  היכן  כן,  אם 

הגדול: ה'אבל'  מגיע  כאן 
שֶֶׁל תּוֹרָָה"!! מִִצְְוָָה  מִִשּׁוּם  יוֹדְְעִִין  אֵֵין  "אֲֲבָָל 

להתגלות  כלים  הם  לתוכו. המצוות  נכנס  הכלי שהאור  אינם משיגים את  הם  כלומר, 
להם. אין  זה  ואת  בעולם.  כאן  האור 

הַַתּוֹרָָה.  מִִמִִּצְְווֹת  מִִצְְוָָה  אֵֵיזֶֶה  פֶֶֹאֹן  בְְּשׁוּם  אֱֱנוֹשִִׁי  כֶֶֹל  בְְּשֵֹ� יג  לְְהַַשִֹּ�ֹ לָָהֶֶם  אֶֶפְְשָָׁר  אִִי  זֶֶה  כִִּי 
ה עַַבְְדּוֹ, אֲֲבָָל  רָָֹאֵֵל, מֵֵחֲֲמַַת שֶֶׁלֹּא זָָכוּ לְְהַַאֲֲמִִין בַַּה' וּבְְשֶֹֹמֹ�ֹ וּמֵֵחֲֲמַַת זֶֶה הֵֵם רְְחוֹקִִים מִִקְְּדֻֻשַַּׁת יִִשְֹ�
עַַל  הַַקְְּדוֹשָָׁה  תּוֹרָָתוֹ  לְְקַַבֵֵּל  שֶֶׁזָָּכִִינוּ  עַַד  עַַבְְדּוֹ  וּבְְֹמֹשֶֶׁה  בַַּה'  לְְהַַאֲֲמִִין  זָָכִִינוּ  קָָדוֹשׁ  עַַם  אֲֲנַַחְְנוּ 
בֶֶּאֱֱמֶֶת  יִִתְְבָָּרַַךְ  אֵֵלָָיו  לְְהִִתְְקָָרֵֵב  אִִי אֶֶפְְשָָׁר  וָָדוֹר  בְְּכָָל דּוֹר  כֵֵן  נֶֶאֱֱמַַן בֵֵּיתוֹ. וּכְְמוֹ  יְְדֵֵי ֹמֹשֶֶׁה עַַבְְדּוֹ 
לָָנוּ  מַַמְְשִִׁיכִִים  הֵֵם  רַַק  אֲֲמִִתִִּיִִּים,  וְְהַַצַַּדִִּיקִִים  הַַחֲֲכָָמִִים  רַַק  כִִּי  חֲֲכָָמִִים,  אֱֱמוּנַַת  יְְדֵֵי  עַַל  אִִם  כִִּי 

שֶֶׁבַַּשָָּׁמַַיִִם. לְְאָָבִִינוּ  לְְהִִתְְקָָרֵֵב  יְְכוֹלִִים  אָָנוּ  יָָדָָם  עַַל  וְְרַַק  הַַקְְּדוֹשָָׁה  הָָאֱֱמוּנָָה  אוֹר 
העיבור: סוד  העניין של  כל  את  ועמוק,  מיוחד  באופן  כאן  נתן מפרש  ר' 

שזה  ה'אור'  עיקריים;  מסלולים  שני  כולל  הרקיע  גלגלי  ותהלוכות  העיבור  סוד 
השמש, שיש לה מסלול משלה, וה'כלי' שזה הלבנה, שיש לה מסלול שונה. כל עיבורי 
החודשים והשנים עוסקים בחיבור שבין המסלול של הלבנה למסלול של החמה. חיבור 

והכלי.  האור  בין 
להביט  הגדול,  האור  את  לרגע  לראות  יכולים  הם  לגמרי,  האור  את  משיגים  העכו"ם 
ולהתבונן ולקלוט לרגע שה' מנושא מכל המחשבות כמו שזה באמת. אבל אין להם את 

הגשמי. העולם  בתוך  הזה  האור  את  ולהאיר  האור,  את  בתוכם  לקלוט  הכלים 
מבחינתם קיים נתק בין האור האינסופי הרוחני שמתגלה פה ושם, לבין החיים בעצמם. 

לתמונה. מחוץ  נמצאים  הם  ולכן 
החיבור הזה בין האור לכלי, נמצא במשמעות רחבה בתורה ס"א פעמים רבות. רבינו 
למרחב  )שמים(,  הבריאה  של  הרוחני  המרחב  שבין  בחיבור  ובעקיפין  במישרין  עוסק 
הכוח  בעניין  לעסוק  מוהרנ"ת  עובר  דבריו  בהמשך  ואכן  )ארץ(.  הבריאה  של  הפיזי 
בשלום. יחד  לשכון  והגוף  הנשמה  ידם מתחברים  על  במאכלים, שדווקא  העצום שיש 

סוד העיבור - אור וכלי



להתחבר לשורשים - ללמוד ליקוטי מוהר"ן

ב"ה זכיתי להימנות בין חסידי אלכסנדר. מצד אימי תחי' 
הרה"ח  הוא  סבי  לברסלב,  חם  משפחתי  קשר  לנו  יש 
בעיר  ברסלב  זצ"ל, שהיה מחסידי  ירוסלבסקי  ר' משה 
הראשונה  האורחים  הכנסת  את  הקים  הוא  מוסקבה. 
לבאי הקיבוץ הקדוש בראש השנה באומן ]היא"צ שלו 

שבוע שעבר ביום י"ט סיון[. 

הרבה  לומד  שליט"א,  מאלכסנדר  האדמו"ר  ורבי  מורי 
'דער  היו מכנים אותו  ידוע שבצעירותו  בספרי ברסלב, 
ליקוטי  לומד  היה  הוא  לכך  בנוסף  חסיד'.  ברסלבער 
מוהר"ן בחברותא יחד עם ראש כולל ברסלב, הגה"ח ר' 

נתן צבי קעניג זצ"ל.

'לטייל  של  הפרויקט  על  שמעתי  האחרונה  בשנה 
בתורתו', ואת הבשורה שיש אפשרות לכל אחד ללמוד 
ולהבין ליקוטי מוהר"ן, ומאז אני בפנים. גם בעבר הייתי 
לומד בספרי ברסלב, אבל מאז החיבור שלי עם 'לטייל' 
זה הפך לסדר קבוע יומיומי, עם חברותות, והלימוד הזה 

נכנס לעצמות.

הריצות בערב פסח - הם קשיי הלידה

לפעמים לומדים תורות עמוקות בחסידות ולא מגיעים 
ליקוטי  כשלומדים  דווקא  אבל  תכלית,  לשום  מזה 

זה  מתוך  מגיעים  בעיון,  מוהר"ן 
בחורף  למשל;  מעשית.  לעבודה 
שם  ומבואר  ב',  תורה  עם  הלכנו 
על תהלוכות וריצת הדמים שהם 
זוכים  שאחריהם  לידה,  הקשיי 
מתוך  חדשה,  ולידה  להתגלות 

הפעולות המשתנות.

ובימים  פסח,  ערב  הגיע  כך  אחר 
עז  רצון  יש  האלו  הגדולים 
איזה  ללמוד  טוב,  ליום  להתכונן 
את  לעורר  פסח.  בענין  סוגיא 

הלב על ידי לימוד ספרי חסידות. להתנתק מכל העולם 
ולשבת כמה שעות לדבר עם ה', וכך להגיע לחג עם כלים 

לקבל את האור.

בהכנות,  בנקיונות,  עסוקים  היום  כל  זה,  במקום  אבל 
ובסוף  לחלוקה.  מחלוקה  לקימחא,  מקימחא  בריצות 
ואני שואל את עצמי,  נופלים לפסח בתחושת החמצה, 

'למה לא עשיתי שום דבר, שום הכנה?!'

הכל  על  הסתכלתי  התורה,  עם  ההליכה  בזכות  אבל 
בצורה אחרת לגמרי. כל הבלגן שסבב אותי בערב פסח 
ריצת  כמו  שזה  הרגשתי  משתנות,  פעולות  ריבוי  היה 
ותהלוכות הדמים שהם קשיי לידה. והאמנתי שה' ייתן 
לי בסוף את עיקר ההשגה, שהיא המזמור לתודה, הלידה 
המשתנות  הפעולות  כל  בתוך  הפשוט  האחדות  גילוי   -

האלה.

האחדות  את  שנגלה  ה',  רצון  שזה  הבנתי  ב'  בתורה 
הפשוט דווקא מתוך הפעולות המשתנות. כלומר, לקבל 
עם  ההתרוצצויות  מתוך  דווקא   - פסח  של  האור  את 

הילדים...

הלימוד בעיון הוא אור שמתפשט לחוץ
תופס  בעיון, שזה  בהליכה עם התורה  מיוחד  יש משהו 

אותי במשך כל היום. בכל מעגל השנה. 

לבית  רבוה"ק  ספרי  את  וגם  חסידות,  הרבה  למדתי 
"לחדש  של  הפרויקט  היה  עכשיו  לדוגמא,  אלכסנדר. 
בתורתו", ובמסגרתו כתבתי מאמר המשלב את הרעיונות 
מהסה"ק  מאמר  עם  חנוכה',  'ימי   - הזמנית  התורה  של 
ישמח ישראל מלאכסנדר. כשאני לומד תורות של רבינו, 
אני מוצא הרבה שייכות לתורות שאני לומד באלכסנדר, 

ואני מרגיש ממש בבית. 

אבל למרות זאת, את העניין הזה של 'גילוי אחדות פשוט 
החסידות,  ספרי  בכל  חיפשתי  משתנות',  פעולות  בתוך 
היא  חידש,  שרבינו  הזאת  הנקודה  ודווקא  מצאתי.  ולא 
שעוברים  נקודה  בכל  ומאירה  שנמצאת  יומיומי,  מהלך 

בחיים.

של  העוצמה  את  פוגש  אני  שבה  נוספת  נקודה  ישנה 
שיעורים  למסור  אותי  זיכה  ה'  תורות.  עם  ההליכה 
ומאז שזכיתי  יהודים בתשובה.  ולהחזיר  בשעות הערב, 
להצטרף ל'לטייל בתורתו', כל פעם רבינו מאיר לי מתוך 

התורה דרכים ורעיונות איך לחזק את המתקרבים.

קשיים  הרבה  עם  ל"ע  שמתמודד  יהודי  עם  דיברתי 
 - פשוט  אחדות  "לגלות  הזה;  הנפלא  הסוד  על  וצרות, 
דווקא מתוך פעולות משתנות", וממש אורו עיניו, הגילוי 
החדש הזה נתן לו כח ותקווה, והוא ביקש ממני שאביא 

לו את החוברות של 'לטייל בתורתו'...

ליקוטי מוהר"ן בעיון זה דרך לעבודה מעשית
ללא  - כמעט  תורת הבעש"ט הקדוש התפשטה  בימינו 
התנגדות. תורת חב"ד למשל, אך עיקרה של תורת חב"ד 
היא ההתבוננות. בעבר הייתי יושב הרבה בהתוועדויות, 
בסוף ההתוועדות יוצאים עם רעיונות נפלאים ועמוקים, 

אפשר ממש לרחף באויר מעוצמת הדיבורים.

קשה  יום,  היום  לחיי  הביתה  כשמגיעים  כך  אחר  אבל 
לתרגם את ההשגות והאלוקות לעבודה מעשית. אפשר 
לומר בדרך צחות, שזה כעין 'אחדות פשוט בלי פעולות 

משתנות'...

לעומת זאת, בלימוד ליקוטי מוהר"ן בעיון, נכנסים אחרי 
הלימוד לעולם אחר לגמרי, יש לך דרך ומהלך מעשי איך 
יושבים  לא  הזמן.  כל  להתמודד 
חסידות,  ושומעים  רגל  על  רגל 
ואז חוזרים הביתה, והכל ממשיך 

כרגיל. 

התבודדות,  שעה  לנו  נתן  רבינו 
אבל  אחד,  לכל  פשוט  לא  שזה 
שמירת  מעשית.  עבודה  זאת 
עיניים, שמירת המחשבה, תפילה 
בשמחה,  ומצוות  תפלה  בכח, 

חשבון הנפש. 

המניעה מלהתחבר לליקוטי 
מוהר"ן - היא הסיבה להתחבר אליו

התורה  את  להכניס  צריך  הלימוד  שבסוף  הזה,  הענין 
מללמוד  מניעה  אנשים  להרבה  שגורם  דבר  זה  לחיים, 
ליקוטי מוהר"ן. הם אומרים לעצמם, 'אם אני יכנס לזה, 
עבודה  וזו  שלימה',  שעה  יום  כל  להתבודד  יצטרך  אני 

קשה אפילו למי שכבר טעם את האור של ההתבודדות.

רוב האנשים מעדיפים לשמוע איזה ווארט טוב של חיזוק 
ואמונה, איזה סיפור נחמד, ואפילו להעמיק באיזו השגה 
ומחשבה עמוקה, אבל לא להיכנס ללימוד שמחייב אותך 
לועגים  אנשים  להפך  הקטנות,  הפעולות  עם  להתמודד 

לזה.

אבל הסיבה שאדם כן ייכנס לזה, זה אם הוא מוכן באמת 
בו  בוער  אם  באמת,  רצונו  את  ולעשות  לה'  להתבטל 
והוא מתפלל לעשות את מה  ה',  לזכות לקרבת  החשק 
שה' רוצה ממנו. מי שמתבטל לה' באמת, מבין שלימוד 
הבעש"ט  של  הדרך  ממש  זה   - בעיון  מוהר"ן  ליקוטי 
באמת  ה'  עובדי  שנהיה  רצה,  שהוא  מה  זה  הקדוש. 
ונתבטל אליו, ולא רק נמלא לנו אוצרות של ידע וחכמה.

החוברות  את  בשמחה  קיבלו  הזמנית  התורה  לומדי  אלפי 
לכך  בנוסף  חז"ל".  ומאמרי  המקראות  "קשרי  הנפלאות 
'ביאורי  ומדור  הלומדים  לתועלת  התחדשה  החוברת 
התווסף  וכן  כנספח,  ולא  המקראות  בתוך  שולב  המושגים' 
כלים  להעניק  בכדי  ועוד.  ממוהרנ"ת,  המקומות  מראי  ציון 
נוספים למעיינים, המבקשים להעמיק בלימוד התורה עם ח"י 

הכללים.

למדור 'נקודות לעיון',  תשומת לב מיוחדת ניתנה בחוברת זו 
ריבוי  מתוך  ודווקא  ולעיין.  להרחיב  הלומדים  יוכלו  שדרכו 
השאלות ישובו אל אמונת חכמים, ועל ידם יתחדש עוד ספר...

אור צדיקים ישמח - חבורות חדשות
מתחדשות  חודש  ומדי  לרגע,  עוצרים  לא  בתורתו'  ב'לטייל 

קבוצות לימוד חדשות בתורה הזמנית בכל רחבי הארץ.

קבוצה  הוקמה  עילית  מודיעין  שבעיר  חפציבה  בשכונת 
חדשה, ומדי יום חמישי יתקיים שיעור על התורה מפי הרה"ח 
ר' יחזקאל ששון שליט"א. השיעור מתקיים בבית הכנסת 'בית 
אורה' )באולם אור חיה( רחוב הרב אלישיב 10 בשעה 21:15. 
053- לינצקי  יצחק  הר"ר  השיעור:  אחראי  עם  קשר  ליצירת 

414-5799

בישיבת 'מבקשי ה'' בעיר בית שמש הוקמה חבורה לבחורים, 
אור  על  ומתענגים  הזמנית,  בתורה  השבוע  במשך  המעיינים 
הצדיק המתגלה בתורתו. ובכל שבוע מתקיים שיעור מהר"ר 
נחמן ברגר שליט"א. הנציג בישיבה הוא הבה"ח אשר פרידברג 

הי"ו.

כל הבלגן שסבב אותי 
בערב פסח.. הרגשתי 

שזה כמו ריצת ותהלוכות 
הדמים שהם קשיי לידה.

שם: הרב שמואל ויסמן

גיל: 31

מקום מגורים: עמנואל
עיסוק: כולל הלכה

© גליון 'מחוברים' יו"ל ע"י 'לטייל בתורתו' ע.ר.
lb046277313@gmail.com :לפניות למערכת

חידת
השבוע
בִִּבְְרִִיאַַת הַַשָָּׁמַַיִִם, נֶֶחְְלְְקוּ לִִשְְׁנַַיִִם,
בִִּנְְבוּאַַת הַַכְְּתוּבִִים, הֻֻכּוּ פַַּעֲֲמַַיִִם.
יִִטַַהֲֲרוּ מֵֵתִִים, בִִּזְְרִִיקַַת פְְּלָָגִִים,
סְְפָָרִִים נִִשְְׁלָָמִִים, בִִּדְְלִִיַַּת עֲֲמֻֻקִִּים.
ניתן לשלוח תשובות על החידה בעמדות 'נדרים פלוס' 
בשלוחת 'תשובות לחידת עלון מחוברים'
500 ש"ח הגרלה ע"ס  בין הפותרים נכונה את נושא החידה ורוב הפרטים תתקיים 

עשות ספרים הרבה - קשרי המקראות

מאחר שמודיעים להם - אינו סוד
הזוכים בחידת השבוע - גליון 'מחוברים':

גליון 12 ל"ג בעומר | הר"ר מנחם ציון חנון הי"ו | צפת
גליון 13 שבועות | הר"ר נחמן דוידוביץ הי"ו | צפת

פתרון החידה מגליון 13:
נושא החידה: סוד העיבור

חִִידָָה חֲֲכָָמָָה, וּלְְחוֹזֵֵי שָָׁוְְא לֹא יְְדוּעָָה - סוד העיבור הוא חכמת ישראל, 
והיא לא ידועה לנביאים החוזים שווא.

גַַּם אִִם גְְּלוּיָָה, אֲֲבָָל לֹא לָָנֶֶצַַח פְְּתוּרָָה - גם כשמודיעים את הסוד לגויים הוא 
נשאר סוד.

גִִּלְְגּוּלֵֵי הַַחַַיִִּים, נִִמְְסְְרוּ רַַק לַַחֲֲכָָמִִים - הנהגת העולם ע"י הגלגלים, נמסרה 
רק לנשמות החכמים.

כְְּשֶֶׁלָָּהֶֶם מַַאֲֲמִִינִִים, הָָעֵֵינַַיִִם מְְאִִירִִים - כשיש אמונת חכמים מאיר סוד 
העיבור את העיניים.


